
Hutba, 16.1.2026 
Das Recht des Mitmenschen und 
gesellschaftliches Gleichgewicht 
 

حٖ�مِ  حْمٰن� الرَّ ِ الرَّ
 ِ�سْمِ اللہ�

ا اِلَى الْحُكَّامِ لِتاَكُْلوُا فَرٖیقاً   ﴿ وَلاَ تاَكُْلُٓوا امَْوَالَكُمْ بیَْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتدُْلوُا بھَِٓ
ثمِْ وَانَْتمُْ تعَْلَمُونَ   ﴾ ۟◌ مِنْ امَْوَالِ النَّاسِ بِالاِْ

 ۲/۱۸۸سُورَةُ الْبَقَرَةِ  
 

وعن أبَي ھریرة رضي االلَّ عنھ ، أنَ رسولَ االلَّ صَلىّ اللهُ عَلَیْھِ وسَلَّم 
 قال: 

الْمُفْلسُ فیِنَا مَنْ لا دِرْھَمَ لَھُ وَلا مَتاَعَ  قالوُا : أتَدَْرُون من الْمُفْلِسُ ؟»«
تيِ مَنْ یَأتْيِ یوَْمَ الْقیامةِ بصَِلاةٍ وَصِیَامٍ  فقال : . « إنَِّ الْمُفْلِسَ مِنْ أمَُّ

كَ دَم ھذاَ  وزَكَاةٍ ، ویأتْيِ وقَدْ شَتمََ ھذا ، وقذَف ھذاَ وَأكََلَ مالَ ھَذاَ، وسفَ 
، وَضَرَبَ ھذا ، فیعُْطَى ھذاَ مِنْ حسَنَاتِھِ ، وھَذا مِن حسَنَاتِھِ ، فَإِنْ فنَیَِتْ 

رحَتْ علیَْھ ، ثمَُّ  حسناتھ قبَْلَ أنَْ یقْضِيَ مَا عَلیَْھِ ، أخُِذَ مِنْ خَطَایَاھُمْ فَطُ 
 » طُرِح في النَّارِ 

 ) ۲)، وَالتِّرْمِذِيُّ فِي كِتاَبِ الْقِیَامَةِ (٥۹مُسْلِمٌ فِي كِتاَبِ الْبِرِّ (
 
Verehrte Muslime! 
Ein wichtiges Prinzip islamischer Ethik ist das „Recht 
des Mitmenschen“. Die Gelehrten haben die Achtung 
dieses Rechts als „Barmherzigkeit gegenüber den 
Geschöpfen Allahs“ beschrieben. Allah hat den 
Menschen geehrt, d. h. sein Eigentum, sein Leben und 
seine Würde sind unantastbar. Wenn es also im Koran 
heißt: „Eignet euch das Vermögen der Leute nicht 
widerrechtlich an“1, dann meint das nicht nur 
finanzielle Ungerechtigkeiten, sondern jede Form von 
Unrecht. Einer der Begriffe im Koran dafür ist das 
„Antasten des Rechts des Mitmenschen“.  
 
Das Recht des Mitmenschen beschränkt sich nicht bloß 
auf Eigentum. Die Würde eines Menschen zu verletzen, 
hinter seinem Rücken zu reden, jemanden zu täuschen, 
die Rückzahlung einer Schuld willkürlich 
hinauszuzögern, einen Arbeitnehmer zu belasten, 
indem man ihm den gerechten Lohn vorenthält, 
öffentliches Gut zu verschwenden oder einen Menschen 
in den sozialen Medien oder im wirklichen Leben 
herabzuwürdigen, all dies fällt ebenfalls unter das Recht 
des Mitmenschen. Unser Prophet (s) sagte: „Der Muslim 
ist derjenige, vor dessen Hand und Zunge die Muslime 
sicher sind.“2 Das zeigt, dass das Recht des Mitmenschen 
überall Geltung hat, im privaten Umfeld ebenso wie im 
Handel, am Arbeitsplatz und in den Sozialen Medien. 
 
Liebe Geschwister! 
Es hat sich ein Umfeld gebildet, in dem Menschen 
einander nicht mehr vertrauen. Der Hauptgrund dafür 
liegt in der Schwächung von Aufrichtigkeit und der 
Geringschätzung von Mitmenschen. Wenn etwa beim 

 
1 Sure Bakara, 2:188 
2 Buhârî, Îmân, 4 

Verkauf eines Produkts im Internet ein Mangel 
verschwiegen wird, wenn Mieter durch überzogene 
Mieterhöhungen in Bedrängnis gebracht werden, wenn 
Vermieter durch ausbleibende Mietzahlungen 
geschädigt werden, wenn am Arbeitsplatz die Leistung 
eines Mitarbeiters missachtet wird oder Verabredungen 
nicht eingehalten werden, dann zieht jede dieser 
Handlungen eine schwere Verantwortung nach sich, 
sowohl im Diesseits als auch im Jenseits. 
 
So hat uns unser Prophet (s) eindringlich gewarnt: 
„Bankrott am Tag der Auferstehung ist, wer mit Gebet, 
Fasten und Spenden kommt, doch er hat diesen 
beschimpft, jenen verleumdet, das Vermögen eines 
anderen verzehrt und Blut vergossen. Die guten Taten 
eines solchen gehen an die, denen er Unrecht tat. Wenn 
seine guten Taten aufgebraucht sind, werden ihm ihre 
Sünden aufgeladen und er wird ins Höllenfeuer 
geworfen.“3 Daraus lernen wir: Unsere Ibâdas retten uns 
nicht, wenn wir unseren Mitmenschen Unrecht tun. 
Allah und sein Gesandter (s) erinnern uns daran, nicht 
nur vor Gericht aufrichtig zu sein, sondern auch im 
Handel und in der Familie gerecht zu sein. 
 
Geehrte Geschwister! 
Sich mit den Menschen zu versöhnen, deren Rechte 
man verletzt hat, ist heute eine der größten Formen der 
inneren Reinigung. Versöhnung im Diesseits erleichtert 
die Rechenschaft im Jenseits. Möge Allah uns zu 
gläubigen Dienern machen, durch die niemand Schaden 
erleidet. Âmîn. 

3 Muslim, Birr 59; Tirmizî, Kiyâma, 2 


