
Khoutba – Sermon, 16.01.2026 
Le droit des serviteurs et l’équilibre social 
 

حٖیمِ  حْمٰنِ الرَّ ِ الرَّ  بِسْمِ االلّٰ
ا اِلَى الْحُكَّامِ لِتاَكُْلوُا فَرٖیقاً مِنْ امَْوَالِ    ﴿ وَلاَ تاَكُْلُٓوا امَْوَالَكُمْ بَیْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتدُْلوُا بِھَٓ

ثمِْ وَانَْتمُْ تعَْلَمُونَ۟ ﴾   النَّاسِ بِالاِْ
۲/۱۸۸سُورَةُ الْبَقَرَةِ   

 
 :وعن أبَي ھریرة رضي االلَّ عنھ ، أنَ رسولَ االلَّ صَلىّ اللهُ عَلَیْھِ وسَلَّم قال

أتَدَْرُون من الْمُفْلِسُ ؟» قالوُا : الْمُفْلسُ فِینَا مَنْ لا دِرْھَمَ لَھُ وَلا مَتاَعَ . فقال :    »
تِي مَنْ یَأتِْي یَوْمَ الْقیامةِ بِصَلاةٍ وَصِیَامٍ وزَكَاةٍ ، ویأتِْ  ي وقَدْ  « إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أمَُّ

شَتمََ ھذا ، وقذفَ ھذَا وَأكََلَ مالَ ھَذَا، وسفَكَ دَم ھذَا ، وَضَرَبَ ھذا ، فیعُْطَى ھذاَ  
مِنْ حسَنَاتِھِ ، وھَذا مِن حسَنَاتھِِ ، فَإِنْ فَنِیتَْ حسناتھ قَبْلَ أنَْ یقْضِيَ مَا عَلیَْھِ ، أخُِذَ  

 «مِنْ خَطَایَاھُمْ فَطُرحَتْ علیَْھ ، ثمَُّ طُرِح في النَّارِ 
 )۲)، وَالترِّْمِذِيُّ فِي كِتاَبِ الْقِیاَمَةِ (٥۹مُسْلِمٌ فِي كِتاَبِ الْبرِِّ (

 
 

Mes chers frères ! 
L'un des principes de la morale islamique est le 
droit des serviteurs. Les savants ont dit que 
respecter le droit des serviteurs, c’était faire preuve 
de compassion envers les créatures d'Allah. Allah le 
Très-Haut a protégé l’humain : sa vie, ses biens et 
son honneur sont sacrés. C'est pourquoi, lorsque le 
Coran dit : « Ne vous appropriez pas 
mutuellement vos biens par des moyens 
injustes »1, il interdit toute forme d’injustice.  
 
Les droits des gens ne se limitent pas au vol. 
Humilier, tenir des propos blessants, retarder le 
remboursement d’une dette, priver un travailleur 
de son dû, nuire à la réputation des gens,  que ce 
soit sur les réseaux sociaux ou dans la vie réelle, 
sont autant d’atteintes aux droits des gens. 
D'ailleurs, notre Prophète (saw) a dit : « Le 
musulman est celui dont les musulmans sont à l'abri 
du mal de sa langue et de ses mains. »2  Autrement 
dit, le domaine du droit des serviteurs s'étend 
partout : du foyer au commerce, du lieu de travail 
aux réseaux sociaux. 
 
Aujourd'hui, l'une des crises que vit notre société 
est la crise de confiance. Nous vivons à une époque 
où les gens ne peuvent plus se faire confiance. La 
première cause de cette perte de confiance est 
l'affaiblissement de la droiture et de la justice. Par 
exemple : cacher un défaut lors de la vente d'un 
produit sur internet, mettre un locataire en 
difficulté par une augmentation importante du 
loyer, ignorer le travail d'un employé sur le lieu de 

 
1 Sourate al-Baqara, 2:188 
2 Boukhârî, Îmân, 4 

travail, ne pas être ponctuel à ses rendez-vous... 
Chacun de ces actes entraîne une lourde 
responsabilité tant dans ce monde que dans l'au-
delà. 
 
D'ailleurs, notre Prophète (saw) dit dans un hadith: 
« Le ruiné de ma communauté, c’est celui qui, au Jour 
de la Résurrection, viendra avec des prières, des 
jeûnes et des aumônes, mais aura insulté untel, 
calomnié untel, fait couler le sang d’untel et frappé 
untel. On donnera alors ses bonnes actions à celui-ci 
et à celui-là. Et si ses bonnes actions s’épuisent avant 
que l’on ait réglé ses comptes, on prendra alors une 
partie de leurs péchés et on l’en chargera. Ensuite, il 
sera jeté dans le feu. »3 Ce hadith révèle une réalité 
importante : même des actes d'adoration comme la 
prière et le jeûne peuvent ne pas suffire en cas 
d’injustices commises envers les gens.  
 
Chers fidèles ! 
Le Coran rappelle également : « Et donnez la 
pleine mesure quand vous mesurez; et pesez 
avec une balance exacte. »4. Ce verset souligne 
que la justice ne s'applique pas seulement au 
tribunal, mais aussi dans le commerce, la parole, le 
comportement, les relations sociales et 
professionnelles. C'est pourquoi le moyen de se 
protéger du droit des serviteurs est de placer la 
justice au centre de notre vie.  
 
Obtenir le pardon des personnes envers lesquelles 
nous avons commis une injustice est essentiel. Le 
pardon obtenu ici‑bas allège les comptes dans 
l’au‑delà.  
Qu’Allah fasse de nous des croyants qui ne causent 
aucun tort, ni par leurs actes ni par leurs paroles. 
Âmîne. 
 

3 Mouslim, Birr, 59. Tirmidhî, Qiyâma, 2 
4 Sourate al-Isrâ, 17:35 


